
 

9. LE ROYAUME DE DIEU EST 

LE ROYAUME DU MESSIE 

 

Jésus répondit : Mon royaume n'est pas de ce monde. Si mon 

royaume était de ce monde, mes serviteurs auraient combattu 

pour que je ne sois pas livré aux Juifs. Pour l'instant, mon 

royaume n'est pas d'ici (Jn 18:36). 

 

βασιλεία του θεού 

Ces trois mots grecs, habituellement traduits par « royaume de Dieu », 

pourraient être traduits différemment, mais après avoir examiné 50 

traductions anglaises de la Bible, je n'en ai trouvé aucune où les 

traducteurs aient osé trouver une expression plus significative. Mais 

ce n'est pas entièrement la faute des traductions : je crois que Jésus a 

délibérément utilisé une expression énigmatique, car il avait des 

ennemis qui n'appréciaient pas ce qu'il voulait communiquer à ses 

disciples.Pour connaître la vérité sur le royaume, nous devons étudier 

attentivement les paroles de Jésus. Il dit à ses disciples qu'ils avaient 

reçu la connaissance des secrets du royaume des cieux, mais que 

d'autres non, car à ceux qui ont un peu de foi et d'intelligence, 

davantage sera donné, mais à ceux qui n'ont pas cette connaissance, ils 

ne comprendront rien (Mt 13:11-12). 

La Bible est la parole de Dieu et n'est pas toujours facile à comprendre. 

C'est une bibliothèque de 66 livres écrits par de nombreux auteurs sur 

plus de 1 500 ans. Elle est la révélation de Dieu à l'humanité sur lui-

même et son plan pour le monde. Lorsqu'il s'agit de prophétie et d'un 

sujet comme le royaume de Dieu, la situation devient très complexe. 

Mais le plus étonnant, c'est qu'avec tous ces auteurs et cette longue 

période, la Bible est merveilleusement cohérente. Elle ne se contredit 

pas, car toute l'Écriture est inspirée de Dieu (2 Ti 3:16). 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


Certains qualifient le royaume de Dieu de métaphore. Or, une 

métaphore n'a pas d'application littérale ; il appartient à l'imagination 

et aux autres Écritures d'en trouver le sens véritable. Le royaume de 

Dieu enseigné par Jésus est-il si vague, ou a-t-il une application 

littérale ? Le problème commence lorsque certains tentent d'assimiler 

le royaume à l'Église ou au ciel, comme cela a souvent été fait par le 

passé. Si le royaume existe aujourd'hui, il est certainement imaginaire, 

car il n'y a ni roi visible, ni trône terrestre, ni domaine ni royaume 

défini. Spiritualiser le royaume de Dieu revient à priver les Écritures 

de leur sens. Jésus nous a enseigné qu'il inaugurerait un royaume 

littéral à son retour dans la gloire de son Père (Mt 19:28, 25:31). 

βασιλεία est le mot traduit par « royaume ». Son sens premier est 

abstrait, signifiant souveraineté ou royauté. Son sens actif est « règne 

». Il désigne le pouvoir, la domination ou l'autorité d'une personne 

royale, généralement un roi. Un sens secondaire est le territoire 

gouverné par un roi ; son domaine, comme dans le Royaume-Uni, qui 

est un pays, mais cette signification est rare dans le NT. 

θεού est le mot pour Dieu au génitif, et dans cette expression, comme 

dans la plupart des contextes où il apparaît, il désigne Dieu. Dans la 

bouche de Jésus, il désigne Dieu le Père. 

του est l'article défini, également au génitif. Il signifie généralement 

« du », mais il existe de nombreuses possibilités, notamment « venant 

de ». 

L'expression complète βασιλεία του θεού ne fait pas référence au 

royaume de Dieu tel qu'il est exprimé dans le Psaume 145, qui parle 

de la majesté et de la souveraineté de Dieu. Le royaume de Dieu, tel 

qu'enseigné par Jésus, n'est pas le royaume de Dieu ! C'est un royaume 

à venir, dont vous et moi pouvons hériter. On ne peut pas en dire autant 

de la souveraineté de Dieu. Nous ne pouvons pas devenir Dieu, ni 

hériter de son autorité. Le génitif grec est assez complexe. Selon le 

contexte, il prend diverses nuances de sens. Le sens général du génitif 

est qu'il existe un lien étroit entre les deux mots qu'il relie, en 

l'occurrence « royaume » et « Dieu ». Mais quel est ce lien ? Un usage 

courant du génitif est d'exprimer « source » ou « origine ». Dans ce 

cas, le sens serait « le royaume venant de Dieu ». Jésus est le roi, le 

Messie à venir. Il semble donc préférable de penser au « royaume 



venant de Dieu » plutôt qu'au « royaume de Dieu ». C'est le royaume 

du Messie qui vient, et grâce à notre union avec lui, nous en hériterons 

un jour. 

Notre conception du royaume de Dieu sera grandement éclaircie si 

nous le concevons comme le royaume qui vient de Dieu plutôt que 

comme le royaume qui appartient à Dieu. Cela dit, il est également 

vrai que tout appartient à Dieu, et cela peut parfois être pertinent. 

Certains théologiens distinguent le royaume ou règne universel de 

Dieu du royaume ou règne particulier de Dieu. Jésus a toujours utilisé 

cette expression dans ce sens particulier. Il ne fait pas référence à la 

souveraineté universelle de Dieu. Il est le Messie, il est roi dans le 

royaume de Dieu, et le royaume auquel il fait référence est ici sur 

Terre, parfois appelé le trône de David. Je crois donc que nous sommes 

justifiés de traduire « le royaume de Dieu » par « le royaume qui vient 

de Dieu », ou simplement « le royaume de Dieu », ou mieux encore 

« la royauté de Dieu ». La royauté dont nous parlons est la royauté de 

ce monde, que Jésus vient gouverner. 

« Του θεού » signifie souvent « venant de Dieu » 

Le grec koinè, la langue du NT, avait tendance à remplacer le génitif 

de la source par un groupe prépositionnel, notamment « ɛk » suivi d'un 

groupe génitif. Mais le génitif d'un nom constituait une exception. 

Θεού « Dieu » était couramment utilisé comme génitif de source, sans 

préposition, car l'un de ses principaux attributs est d'être la source et 

l'origine de tout ce qui existe. Cela signifie que de nombreuses 

expressions θεου du NT ont un sens plus précis lorsqu'elles sont 

interprétées comme « venant de Dieu ». Cette variante du génitif est 

appelée l'ablatif, qui indique un éloignement de quelque chose. Dans 

les expressions του θεού, le vrai génitif donne le sens de « de Dieu » 

(possession), tandis que l'ablatif donne le sens de « de Dieu » (source). 

Dans le NT, de nombreuses expressions « de Dieu » font référence aux 

attributs de Dieu : miséricorde, grâce, amour, grandeur, gloire, colère, 

sagesse et volonté ; à ses processus mentaux et à sa communication : 

parole, pensée, commandement, promesse ; ou à son peuple : enfants, 

fils, serviteurs, héritiers, Église, troupeau, anges ; ou à d'autres choses 

qui lui sont étroitement associées : son temple, sa maison, sa 

montagne, son trône, ou sa bouche, sa main ou son nom. Ce sont tous 

des vrais génitifs. 



Un examen d'autres expressions « de Dieu » dans le NT illustrera 

rapidement leur sens ablatif. Jean-Baptiste attirait l'attention du peuple 

sur l'Agneau de Dieu, qui enlève le péché du monde (Jn 1,29). Il ne 

regardait pas un agneau appartenant à Dieu. Il regardait Jésus, l'agneau 

que Dieu avait offert en sacrifice pour enlever le péché du monde, tout 

comme il avait offert un bélier à Abraham pour qu'il le sacrifie à la 

place de son fils Isaac (Gn 22:13-14). Jésus est l'agneau que Dieu a 

offert, pas son agneau favori. 

Jésus a dit à certains chefs juifs qu'ils n'avaient pas l'amour de Dieu en 

eux (Jn 5:42). Cet « amour de Dieu » n'est pas l'amour de Dieu. Leon 

Morris (Évangile de Jean, p. 332, note 120) dit : Dieu est à la fois 

l'Auteur et l'Objet de cet amour. L'amour est un don de l'Esprit. Dans 

Jean 5:42, il désigne l'amour que Dieu nous donne, ou notre amour 

pour Dieu, mais pas l'amour de Dieu pour nous. 

À une autre occasion, Jésus a dit que le pain de Dieu est celui qui 

descend du ciel et donne la vie au monde (Jn 6:33). Ce « pain de Dieu 

» n'est pas le pain de Dieu lui-même, c'est le pain donné par Dieu, ou 

le pain qui descend de Dieu, Jésus. 

Jean dit que certaines autorités juives croyaient en Jésus, mais ne le 

confessaient pas, car elles aimaient la louange des hommes plus que la 

louange de Dieu (Jn 12:43). Il s'agit également d'une expression « του 

θεου » (louange de Dieu), correctement traduite comme ablatif : elles 

aimaient la louange humaine plus que la louange venant de Dieu, ou 

donnée par Dieu. 

Romains 10:3 dit que les Juifs ignoraient la justice qui vient de Dieu 

et, cherchant à établir leur propre justice, ils ne se sont pas soumis aux 

moyens divins pour y parvenir. Paul ne parle pas de la justice de Dieu. 

C'est la justice que Dieu nous donne qu'ils ignoraient. 

Lorsque Paul nous dit de revêtir toute l’armure de Dieu (Eph 6:11), ce 

n’est pas l’armure personnelle de Dieu que nous devons revêtir ; c’est 

l’armure que Dieu a fournie pour que nous puissions résister au diable, 

l’armure de Dieu. 

Qu'en est-il de la paix de Dieu (Php 4:7), qui dépasse de loin tout ce 

que nous pouvons imaginer ? Évidemment, il ne s'agit pas de la paix 

personnelle de Dieu, mais de la paix qu'il nous donne. Cela peut 

paraître évident à bien y réfléchir, mais une traduction plus précise, 



comme « la paix que Dieu donne », serait plus pertinente. Cela me 

rappelle les paroles de Néhémie au peuple, lorsqu'il dit que la joie du 

Seigneur était leur force (Né 8:10). C'est la joie du Seigneur, la joie 

qu'il nous donne, qui nous donne notre force, et non sa propre joie.  

Pour bien comprendre que les expressions « tου θεού » ont souvent le 

sens ablatif de « venant de Dieu », examinons l'expression « évangile 

de Dieu » (1 Th 2:8). S'agit-il d'une bonne nouvelle concernant Dieu, 

ou d'une bonne nouvelle venant de Dieu, comme le traduit la Bible ? 

Je pense que vous serez d'accord avec cette dernière affirmation. 

Ces constructions génitives ne nous enseignent pas que Dieu possède 

l'agneau, l'amour, le pain, l'armure, etc., mais plutôt qu'il en est la 

source. De même, le royaume de Dieu est le royaume de Dieu. Cela 

pose problème d'interpréter le royaume de Dieu comme sa propre 

royauté, ou son règne universel sur toute la création, car son règne est 

éternel. Comment pouvons-nous parler de son avènement ? En 

revanche, si nous interprétons le royaume de Dieu comme « le 

royaume de Dieu », nous n'aurons pas ce problème. 

Lorsque le royaume de Dieu viendra, il accomplira de nombreuses 

prophéties de l'Ancien Testament selon lesquelles le Messie est roi. 

On ne peut nier que Dieu le Père est toujours roi, au sens général, mais 

ce n'est pas le sens de cette expression. 

Cherchant son royaume et sa justice 

Dans la déclaration : Le Seigneur a fait connaître son salut, ce n'est pas 

le Seigneur qui est sauvé, c'est le salut qui trouve sa source en lui. Un 

autre exemple est : Que ton règne vienne (Mt 6:10). Il ne s'agit pas du 

royaume éternel du Père, mais du règne de son Fils, qu'il établira sur 

Sion, sa montagne sainte (Ps 2). Jésus nous demande de prier pour son 

retour et son règne sur terre. Alors seulement la volonté de Dieu sera 

faite sur terre comme au ciel. 

Lors du Sermon sur la montagne, Jésus dit à ses disciples qu'ils 

n'avaient pas à se soucier de leur vie et de leurs besoins fondamentaux. 

Il leur avait déjà dit qu'ils ne pouvaient servir Dieu et les richesses. 

Puis il leur dit de chercher d'abord le royaume de Dieu et sa justice, et 

tout le reste leur serait fourni (Mt 6:33). Comment chercher le royaume 

de Dieu ? Quel est le rapport entre le royaume de Dieu et notre sécurité 



économique ? Le royaume messianique étant l'espérance juive, les 

auditeurs de Jésus auraient pu mieux comprendre à quoi Jésus faisait 

référence. Mais qu'en est-il des non-Juifs ? Comment devons-nous 

chercher le royaume ? Paul enseigne un mystère, le fait jusqu'alors 

inconnu que chrétiens, non-Juifs et Juifs, sont désormais unis dans la 

nouvelle famille de Dieu, héritiers égaux les uns des autres et du 

Messie. Nous sommes tous héritiers du royaume que le Messie établira 

à son retour, auquel il invitait déjà les hommes à participer. Le Messie 

et son royaume sont notre espérance, et non une existence céleste 

éphémère. Jésus a dit que nous entrons dans le royaume lorsque nous 

naissons de nouveau de l'Esprit de Dieu comme enfants de Dieu. C'est 

ce que nous devons rechercher. Ceux qui sont héritiers du royaume 

pendant leur vie présente et qui en seront les dirigeants dans les temps 

à venir n'ont pas à se soucier des richesses terrestres : elles sont 

réservées pour eux au ciel. 

Jésus détournait leur attention des soucis vestimentaires, de la 

nourriture et de la boisson, et des pensées sur les richesses terrestres 

présentes. Il voulait qu'ils se concentrent sur la gloire future et la 

sécurité présente. Ils devaient faire confiance à Dieu qui prend soin 

d'eux aujourd'hui et suivre Jésus le Messie, et tous ces besoins 

fondamentaux seraient satisfaits. 

Jésus veut que nous sachions que si nous croyons en lui, nous 

partagerons son royaume.Il mentionne à qui appartient le royaume et 

ceux qui y seront grands (Mt 5:3, 10, 19-20). Dans ces contextes, le 

royaume est la monarchie. Dans un royaume, il y a la classe dirigeante 

et le hoi polloi, le peuple. Il ne s'agit pas ici de donner la première 

place à Dieu dans sa vie, ni de se préoccuper de l'Église, des missions, 

de l'évangélisation ou de la volonté de Dieu pour le monde, mais 

d'assurer sa place dans la monarchie du Messie.Une fois que vous 

saurez que vous faites partie de la famille royale, vous aurez la 

certitude d'être pris en charge. Le Messie ne règne pas encore, mais 

ceux qui sont nés d'en haut peuvent désormais savoir qu'ils sont 

cohéritiers du Christ et qu'ils régneront avec lui. 

Jésus voyageait prêchant la bonne nouvelle du royaume, qu'il 

mentionne 54 fois dans le seul Évangile de Matthieu. Il parlait à ses 

disciples de l'entrée dans le royaume et de son héritage. Il était le 

Messie, qui serait un jour roi. Ceux qui le suivraient hériteraient de la 



Terre ! Son commandement à ses disciples juifs, et à nous tous, est 

donc de découvrir la vérité sur le Messie et son royaume, de l'accepter 

et d'en faire le centre de nos vies. C'est une façon plus précise de parler 

du salut. Jésus est né pour être « roi des Juifs ». Il enseignait, guérissait, 

sauvait des gens et accomplissait des miracles, mais le plus important 

était que ses disciples comprennent qu'il était le Messie. Nous devons 

comprendre que lui seul est celui qui nous rend justes aux yeux de 

Dieu et qu'il donne à ceux qui croient en lui le droit d'être appelés 

enfants de Dieu. Cherchez et trouvez le royaume et obtenez tout. Cela 

n'a rien à voir avec le fait d'aider Dieu à gouverner l'univers. 

Un passage parallèle à Matthieu 6:33 est Luc 12:31, et il est suivi par 

les paroles selon lesquelles le petit troupeau de Jésus ne devrait pas 

avoir peur parce que leur Père a été heureux de leur donner le royaume 

(Lc 12:32). Lorsqu'une personne naît de nouveau, elle entre dans le 

royaume de Dieu. Elle n'entre pas dans une zone géographique ou un 

règne ; elle entre dans la monarchie, ou royauté, du Messie et devient 

cohéritier avec lui ! Jésus a dit que nous devrions rechercher cette 

dignité. Ceux qui ont la foi et sont nés de nouveau y entrent. Ils 

jouissent immédiatement de la dignité de ce statut merveilleux, et au 

retour de Jésus, ils hériteront du gouvernement du royaume du Messie 

et gouverneront le monde avec Christ. Lorsqu'ils accèdent à la 

monarchie, l'autorité royale leur est conférée. Jésus voulait que ses 

disciples sachent qu'un avenir glorieux les attendait. Le Père était 

heureux de le leur donner. Il était donc irrationnel pour eux de se 

soucier des besoins terrestres comme les vêtements et la nourriture. Le 

royaume à venir du Messie devrait être notre priorité. Par la grâce de 

Dieu, nous serons des rois. Nous sommes ses enfants ! Si cela est vrai, 

ne prendra-t-il pas soin de nos besoins présents ? Paul dit que ceux que 

Dieu a prédestinés, il les a aussi appelés ; et ceux qu’il a appelés, il les 

a aussi justifiés ; et ceux qu’il a justifiés, il les a aussi glorifiés 

(Romains 8:30). Jésus appelle les gens du monde entier à se joindre à 

lui dans cette position hautement exaltée, la monarchie messianique, 

qui est notre glorification.La réponse à tous nos besoins est de trouver 

le royaume et la justice qui viennent de Dieu. Le Messie revient, et le 

plus grand destin que l’homme puisse expérimenter est d’être rendu 

juste aux yeux de Dieu, de partager son caractère divin et de jouir de 

la vie éternelle dans le royaume messianique. 

 



La justice de Dieu 

Dans Matthieu 6:33, Dieu est à l'origine du royaume et la source de 

notre justice. Il ne nous est pas demandé de rechercher la justice 

personnelle de Dieu, ni de vivre dans la justice (LSG), mais de 

rechercher la justice que Dieu nous offre par la foi en Christ. Il ne nous 

est pas demandé de rechercher le royaume de Dieu, mais plutôt le roi 

lui-même, car en trouvant Christ, nous héritons à la fois de son 

royaume et de la justice qui vient par la foi. Notre thèse est que le « 

royaume de Dieu », tel que prêché par Jésus, désigne généralement la 

royauté du Messie, et non la souveraineté de Dieu. Ainsi, le 

commandement de rechercher le royaume de Dieu doit concerner le 

Messie. Jésus a dit aux gens de ne pas s'inquiéter, mais plutôt de faire 

confiance à Dieu pour leurs besoins. La réponse à tous nos besoins 

réside dans la recherche du royaume et de la justice qui viennent de 

Dieu. Les royaumes terrestres engendrent oppression et pauvreté, mais 

le royaume du Messie est le domaine où nous trouvons la paix avec 

Dieu, le salut, la vie éternelle et un avenir royal. Nous aurons tout ce 

dont nous avons besoin. Il sera notre suffisance. Il n'y aura plus ni 

douleur, ni maladie, ni chagrin, ni mort. 

Martin Luther a trouvé la paix avec Dieu en découvrant cette justice 

en lisant Romains 1:17. Dans l'Évangile, la justice de Dieu se révèle 

entièrement par la foi, comme il est écrit : le juste vivra par la foi. Il 

comprenait que la justice de Dieu n'est pas celle qui le rend juste ; c'est 

la justice que Dieu impute aux hommes en raison de leur foi. Il 

comprenait que notre justice devant Dieu n'était pas le fruit de bonnes 

œuvres, mais un don de Dieu. C'est pourquoi Paul dit aux Éphésiens 

que c'est par la grâce qu'ils avaient été sauvés, par le moyen de la foi. 

Elle ne venait pas d'eux ; c'était le don de Dieu. Elle n'était pas le fruit 

de leurs œuvres, afin que personne ne puisse se glorifier (Eph 2:8-

9).Rechercher la justice de Dieu, c'est rechercher la justice qui vient 

de Dieu, comme Paul l'a souligné à propos des croyances juives. Il a 

dit qu'ils ignoraient la justice qui vient de Dieu et cherchaient à établir 

leur propre justice. Ils ne s'étaient pas soumis aux moyens divins pour 

atteindre la justice (Rm 10:3). 

Comprendre le terme « royaume » comme « royauté » ou « règne » 

permet de savoir si le royaume de Dieu a déjà été inauguré ou non, 

comme certains le prétendent. Le règne du Messie sur terre est futur, 



mais partager sa royauté est une réalité présente. Nous sommes « en 

Christ » et partageons son statut. Nous sommes « sauvés » et « guéris 

». Nous avons été réconciliés avec Dieu. Nous avons trouvé la justice 

qui vient de Dieu, celle qu'il impute à ceux qui se confient en lui. Mais 

nous ne régnons pas encore. Au contraire, nous sommes affligés de 

toutes manières, mais non écrasés ; perplexes, mais non désespérés ; 

persécutés, mais non abandonnés. 

Les deux trônes divins 

Le jour de la Pentecôte, Pierre prêcha que Dieu avait ressuscité Jésus 

et qu'il avait été élevé à sa droite. Nous pouvons affirmer avec 

certitude que Jésus est sur ce trône. Cependant, cela signifie 

simplement que le Fils de Dieu était de retour là où il était auparavant, 

partageant le trône et la souveraineté de Dieu, mais désormais en tant 

qu'homme-Dieu. Le trône de Dieu n'est pas le trône de David, qui est 

celui du Messie. 

À son retour, Dieu lui donnera le trône de son ancêtre David. Il régnera 

sur la maison de Jacob pour toujours, et son règne n'aura pas de fin (Lc 

1:32-33). Le Seigneur a juré à David, un serment ferme dont il ne se 

dérobera pas. Il a dit qu'il placerait l'un de ses descendants sur son 

trône (Ps 132:11, Ac 2:30). Isaïe a prédit qu'un enfant naîtrait en Israël, 

qui régnerait sur le trône de David et sur son royaume, l'établissant et 

le soutenant dès lors et pour toujours (Es 9:7). Jérémie a dit que le 

Seigneur susciterait pour David un germe juste, un roi qui régnerait 

avec sagesse et pratiquerait la justice et la droiture dans le pays (Jé 23, 

5). Ézéchiel a prophétisé que le serviteur du Seigneur, David, serait roi 

sur Israël et qu'ils auraient tous un seul berger (Ez 37:24). Zacharie, le 

père de Jean-Baptiste, prophétisa que par Jésus, Dieu sauverait Israël 

de ses ennemis, afin qu'ils puissent le servir sans crainte. À ce jour, ces 

prophéties ne se sont pas réalisées et ne le seront pas avant la venue 

du Messie. 

Lorsque Jésus monta au ciel, il s'assit à la droite de son Père. Il siégea 

sur le trône de la souveraineté universelle de Dieu, car il était Dieu le 

Fils. À la fin du livre de l’Apocalypse, nous retrouvons ce même trône 

de Dieu et de l’Agneau dans la Nouvelle Jérusalem qui descend du ciel 

sur Terre. 



Dans la quatrième et dernière vision d'Ézéchiel concernant un futur 

royaume millénaire, il vit la gloire du Seigneur venir de l'Orient, 

pénétrer dans le temple de Jérusalem et le remplir. Une voix venue du 

temple annonça à Ézéchiel que c'était là son trône et la place de la 

plante de ses pieds, où il résiderait pour toujours parmi son peuple 

Israël (Ez 43:6-7). Lorsque le Messie reviendra, il gouvernera le 

monde depuis le temple de la Jérusalem terrestre. Ésaïe a annoncé que 

le Seigneur créerait sur tout le mont Sion et sur ceux qui s'y 

rassemblent un nuage de fumée le jour et une lueur de feu flamboyant 

la nuit, et qu'au-dessus de toute cette gloire serait dressé un dais (Es 

4:5). Le contexte suggère qu'il s'agit de la manifestation visible de la 

Nouvelle Jérusalem qui descendra du ciel. La Jérusalem terrestre et la 

Nouvelle Jérusalem doivent être considérées comme une seule et 

même chose, mais elles pourraient être de dimensions différentes. 

Dieu a dit que son serviteur David (le Messie) serait roi d'Israël pour 

toujours (Ez 37:24). Il placera son sanctuaire au milieu d'eux et sa 

demeure sera avec eux. Il sera leur Dieu et ils seront son peuple. Alors 

les nations reconnaîtront que le Seigneur sanctifie Israël, qu'il le rend 

saint. 

Toutes les nations viendront adorer le Seigneur à Jérusalem (Es 66:22-

23, Jé 3:17).Le Père a dit qu'il ferait des nations l'héritage de son Fils, 

et des extrémités de la terre sa possession. Le Messie les gouvernera 

avec un sceptre de fer et les réduira en miettes comme des poteries. 

C'est à ce royaume terrestre que Jésus faisait constamment référence 

lorsqu'il évoquait le royaume de Dieu dans un contexte futur. Ne 

confondez pas les deux royaumes, et vous n'aurez pas besoin de 

qualifier le royaume de Dieu de « réalisé », « inauguré » ou « 

consommé ». Jésus n'a pas encore commencé son règne messianique. 

Nous ne devrions pas être si obnubilés par l'eschatologie qu'elle n'ait 

plus aucune pertinence terrestre. 

Le royaume n'a pas encore commencé 

Voici six raisons de croire que le royaume de Dieu n’est pas encore 

présent : 

1. Jésus est désormais assis sur le trône de Dieu, et non sur celui de 

David. Ce n'est que lorsqu'il sera assis sur le trône de David, ici sur 

Terre, que nous pourrons dire que le royaume du Messie est arrivé. 



2. Les versets qui parlent de la proximité ou de l'avènement du 

royaume font référence à la présence de Jésus dans le monde, et non 

à son royaume. Voir la section sur la métonymie ci-dessous. 

3. La demande « Que ton règne vienne » dans le Notre Père est une 

requête pour le retour de Jésus comme Messie, car c'est seulement 

alors que le royaume sera établi et que la volonté de Dieu sera faite 

sur la terre comme au ciel. Cette demande est eschatologique. Elle 

est à l'aoriste, suggérant un événement unique, comme l'arrivée du 

Messie, et non une série d'événements, comme l'évangélisation du 

monde. 

4. Les passages qui évoquent l'éthique du règne messianique ou notre 

statut en son sein sont intemporels. Le fait que Dieu nous ait 

délivrés du pouvoir des ténèbres et nous ait introduits dans la 

monarchie de son Fils bien-aimé (Col 1:13) implique seulement que 

le royaume à venir et notre statut royal en son sein sont certains. 

5. C'est à son retour et durant le règne messianique que les ennemis 

du Messie seront vaincus, et non durant l'ère présente. Le Père lui 

a dit de rester assis jusqu'à ce que le temps soit venu (Ps 110:1). 

Alors, il attend (Hé 10:13). Jean décrit notre situation actuelle 

comme une situation où nous savons que nous sommes nés de Dieu, 

tandis que le monde entier est sous la domination du Malin (1 Jn 

5:19). 

6. Nulle part dans le NT il n'est affirmé que Jésus règne actuellement. 

De nombreux versets font référence à son statut et à son autorité (en 

tant que Dieu), mais pas à sa domination sur la Terre. Pourtant, il 

n'est pas inactif. Il siège sur le trône du Père et maintient l'unité de 

toutes choses par sa parole puissante (Hé 1:3). Il intercède pour 

nous en tant que prêtre et bâtit son Église par la proclamation de 

l'Évangile à toutes les nations. Mais l'apocalypse est encore à venir. 

Un jour, le Messie sera révélé au monde. C’est à ce moment que 

nous pourrons dire que le royaume du monde est devenu celui de 

notre Seigneur et de son Messie. C’est à ce moment que le royaume 

de Dieu sera établi sur la Terre. C’est à ce moment que les saints 

régneront sur la Terre (Ap 5:10). 

 



L'évangile du royaume 

Une véritable compréhension du royaume de Dieu éclaire une grande 

partie de l'enseignement du NT. L'Évangile (la bonne nouvelle) prêché 

par Jésus était différent de celui prêché par Paul. Paul disait qu'il 

n'avait pas honte de l'Évangile, car il était la puissance de Dieu pour le 

salut de tous ceux qui croient. Il s'agissait de la foi en Jésus et du 

pardon des péchés. Mais Jésus prêchait avant la croix et il annonçait 

l'Évangile du royaume de Dieu. Sa bonne nouvelle était que le roi, le 

Messie attendu, était arrivé (Mc 1:15). 

L'Évangile, tel que prêché à l'origine par Jésus, avait la connotation 

d'une bonne nouvelle venue de Dieu. Dans l'esprit de son auditoire 

juif, cette « bonne nouvelle » signifiait la venue du Messie pour régner 

(Es 40:9-10) et le salut d'Israël (Es 52:7). Jésus cita Esaïe 61,1 et 

l'appliqua à lui-même, affirmant que l'Esprit du Seigneur reposait sur 

lui parce que le Seigneur l'avait désigné pour annoncer la bonne 

nouvelle aux pauvres. Puis il leur annonça (Lc 4:21) que l'Écriture 

s'était accomplie telle qu'ils l'entendaient. La bonne nouvelle était que 

le Messie était arrivé. Il n'était pas encore temps de parler de la croix, 

que nous associons habituellement à l'Évangile. L'expression 

« évangile du royaume » apparaît sept fois dans le NT. C'était l'essence 

même du message de Jésus. Il parcourut la Galilée, enseignant dans 

les synagogues et proclamant l'Évangile du royaume (Mt 4:23). 

S'adressant un jour aux pharisiens, il leur dit que la Loi et les prophètes 

existaient jusqu'à Jean, mais que depuis lors, la bonne nouvelle du 

royaume de Dieu était proclamée et que tous ceux qui y entraient 

étaient attaqués (Lc 16:16 ISV). 

Le royaume du Messie était la bonne nouvelle prêchée par Jésus ; 

c'était l'Évangile ! Durant la semaine précédant la crucifixion, Jésus 

parla de l'évangélisation mondiale dans un avenir lointain, et il 

continua à parler de l'Évangile du royaume, disant : « Cette bonne 

nouvelle du royaume sera prêchée dans le monde entier, pour servir de 

témoignage à toutes les nations. Alors viendra la fin » (Mt 24:14). 

Comme l'Évangile du salut par la foi promet l'entrée dans le royaume, 

les deux Évangiles ne font plus qu'un. Lorsque Philippe se rendit en 

Samarie, il annonça aux gens le Messie (Ac 8:5). Les foules 

l'écoutèrent attentivement, crurent et furent baptisées, tandis qu'il 

proclamait la Bonne Nouvelle du royaume de Dieu et du nom de Jésus 



le Messie (Actes 8:12). Il ne leur parlait pas de l'Église ou du ciel, mais 

du Messie, qui reviendrait un jour régner sur terre avec les saints. 

Les bienfaits de l'évangile 

Dans l'épître aux Romains, après avoir donné son traité sur le salut et 

la réconciliation avec Dieu, Paul parle des bienfaits de l'Évangile. Il 

affirme qu'il n'y a désormais plus de condamnation pour ceux qui sont 

en union avec le Messie Jésus (Rm 8:1). En tant que croyants en Jésus, 

leurs péchés sont pardonnés. Plus loin dans le chapitre, il précise que, 

désormais enfants de Dieu, ils sont aussi héritiers, héritiers de Dieu et 

cohéritiers du Messie. Ils seront glorifiés avec lui. Paul considère que 

les souffrances présentes ne valent rien face à la gloire future. Même 

la création attend avec impatience la révélation des enfants de Dieu 

(Rm 8:17-19). La gloire que nous partagerons avec le Messie est 

d'abord la résurrection, puis notre installation dans la ville sainte avec 

Dieu (Ap 21:2-4), suivie de la gloire de régner dans son royaume 

terrestre. C'est ainsi que les enfants de Dieu seront révélés à toute la 

création dans leurs corps ressuscités. Dans ces corps immortels, ils 

seront facilement reconnus comme les enfants adoptifs de Dieu. La 

création ne sera ni ressuscitée ni glorifiée, mais elle sera libérée de 

l'esclavage corrupteur afin de partager la liberté et la gloire des enfants 

de Dieu (Rm 8:21-23). Comme l'a dit Luther, la créature sert 

maintenant les méchants à son propre détriment, mais ensuite, délivrée 

de la corruption, elle servira les enfants de Dieu dans la gloire. Nous 

sommes certains de jouir des merveilles de toute la création de Dieu 

au cours du millénaire. 

La comparaison entre 1 Corinthiens 15:23 et Apocalypse 20:4-6 nous 

montre que la résurrection des justes, appelée la première résurrection, 

aura lieu lors du second avènement de Jésus, mille ans avant qu'il ne 

remette le royaume au Père (1 Co 15:24). Le millénium marquera 

l'inversion des ravages de la malédiction sur ce monde. Le trône du 

Messie sera à Jérusalem, et la terre entière sera son royaume glorieux. 

La fête messianique symbolisera la pleine jouissance des bénédictions 

dans ce royaume parfait. Durant ces mille ans, tous les ennemis et les 

vestiges de la malédiction seront anéantis ; le dernier à être éliminé 

sera la mort (1 Co 15:26, Es 25:6-8). 



Les nouveaux cieux et la nouvelle terre prophétisés dans Esaïe 65:17-

25 décrivent le millénium, le seul monde futur connu des prophètes. 

Isaïe a dit que celui qui mourra à cent ans sera considéré comme un 

jeune homme (65:20). Les gens construiront des maisons et y 

habiteront (65:21), et ils ne travailleront pas en vain ni n'auront 

d'enfants voués au malheur (65:23). Apocalypse 21:1 s'interprète 

mieux comme le bref aperçu de Jean sur le millénium, tandis que 21:2 

à 22:5 sont une description symbolique de l'épouse du Christ, les 

habitants de la Nouvelle Jérusalem, l'Église glorifiée à la seconde 

venue et qui régnera avec le Messie pendant le millénium. La vision 

d'Isaïe du millénium est décrite par Jésus comme le nouvel âge ou le 

nouveau monde, une époque où le Messie siégera sur son trône 

glorieux et où ses disciples régneront avec lui (Mt 19:28). Les apôtres 

l'appelaient le temps où Jésus restaurerait le royaume d'Israël (Ac 1:6) 

et le temps de la restauration universelle (Ac 3:21). Paul l'appelait le 

temps où la création serait libérée de l'esclavage corrupteur, lorsque 

les enfants de Dieu seraient révélés (Rm 8:19-20). Lorsque Jésus 

annonça que les doux hériteraient de la Terre (Mt 5:5), il parlait de la 

Terre actuelle, et non d'une autre planète dont ses auditeurs ignoraient 

l'existence. De même, lorsque les anciens et les êtres vivants 

déclarèrent que l'Agneau avait fait des saints un royaume et des prêtres 

pour leur Dieu et qu'ils régneraient sur la Terre (Ap 5:10), ils faisaient 

référence à cette Terre. 

Les miracles et le royaume de Dieu 

Plusieurs passages indiquent que le but des miracles était d'aider les 

gens à croire que Jésus était le Messie. Après que Jésus eut guéri 

l'homme possédé par un démon, aveugle et muet, la foule fut stupéfaite 

et se demanda s'il était le Fils de David (Mt 12:23). Une guérison 

similaire provoqua des cris de joie : « Jamais rien de pareil ne s'était 

vu en Israël » (Mt 9:33). 

Jésus affirmait que ses exorcismes étaient la preuve de sa messianité. 

Il disait que s'il chassait les démons par l'Esprit de Dieu, alors le 

royaume de Dieu (le Messie lui-même) était venu à eux (Mt 12:28). Il 

semble que Jésus ait utilisé son ministère de guérison pour encourager 

la foi en lui-même comme Messie, alors qu'il parcourait la Galilée, 

enseignant dans les synagogues, proclamant l'Évangile du royaume et 

guérissant toute maladie et toute infirmité (Mt 4:23). 



L'apôtre Jean a également souligné le lien entre le ministère de 

guérison de Jésus et la foi en son Évangile. Il changea l'eau en vin et 

révéla sa gloire, et ses disciples crurent en lui (Jn 2:11). Voyant les 

signes qu'il accomplissait, le peuple disait que c'était le prophète qui 

devait venir dans le monde (Jn 6:14). Quand le Messie viendra, il 

n'accomplira pas plus de signes que celui-ci (Jn 7:31). Lorsque Lazare 

tomba malade, Jésus dit que sa maladie ne se terminerait pas par la 

mort, mais pour la gloire de Dieu, afin que le Fils de Dieu soit glorifié 

par elle (Jn 11:4). Alors, de nombreux Juifs, venus avec Marie et ayant 

observé ce que Jésus faisait, crurent en lui (Jn 11:45). C'est à cause de 

Lazare que tant de Juifs abandonnèrent la foi en Jésus (Jn 12:11). Dans 

un résumé du ministère de Jésus, Jean dit que Jésus a accompli de 

nombreux autres signes en présence de ses disciples qui n'ont pas été 

enregistrés, mais ceux-ci ont été enregistrés afin que ses lecteurs 

puissent croire que Jésus est le Messie, le Fils de Dieu (Jn 20:30-31). 

Luc établit le même lien dans le livre des Actes. Lorsque Pierre prêcha 

aux amis de Corneille, il expliqua que Dieu avait envoyé la bonne 

nouvelle de la paix par Jésus le Messie. Il avait oint Jésus de Nazareth 

du Saint-Esprit et de puissance, et, comme Dieu était avec lui, il allait 

de lieu en lieu faisant du bien et guérissant tous ceux qui étaient sous 

l'empire du diable (Ac 10:36-38). 

Différentes nuances du royaume 

Lorsque l'apôtre Pierre parle de la destruction du monde présent à la 

venue du Messie, il dit : « Les cieux et la terre d'à présent sont gardés 

pour le feu, en vue du jugement et de la destruction des impies » (2 Pi 

3:7). Il parle du Jour du Seigneur, où un grand tremblement de terre 

détruira les villes du monde, la destruction du monde par le feu et la 

destruction des armées à Harmaguédon. Lorsqu'il dit que les cieux 

disparaîtront avec fracas et que les éléments seront détruits par le feu, 

cela évoque la fin du monde, mais si l'on compare cela à l'ouverture 

du sixième sceau, on retrouve un langage similaire. Il y est dit que le 

ciel s'est retiré comme un livre qui se roule (Ap 6:14), mais au verset 

suivant, on trouve des gens cachés dans des grottes ; il ne s'agit donc 

pas de l'anéantissement de la planète. Après avoir parlé de la 

destruction du monde par le feu, Pierre dit que, conformément à sa 

promesse (Es 65:17), nous attendons un ciel et une terre renouvelés, 



où la justice réside (2 Pi 3:13). C'est le même monde, mais un monde 

juste. 

Dans ce contexte futur, le ciel et la terre renouvelés ne sont rien d'autre 

que le royaume de Dieu, le règne millénaire du Messie après la 

seconde venue. Ce royaume messianique est établi par Dieu, avec le 

Messie, Jésus, comme roi. Le Messie régnera sur la terre pendant mille 

ans, soumettant ses ennemis, les méchants et les sans-loi, humains et 

démoniaques (1 Co 15:24-25, Ap 20:4-5). Il transformera le ciel et la 

terre, comme l'avait prophétisé Isaïe. Les choses passées ne seront plus 

rappelées ni évoquées. Il transformera Jérusalem en délice et son 

peuple en joie (Es 65:17-18). 

Le royaume du Messie sur Terre prendra fin avec le jugement dernier 

(Ap 20:11-15). La mort et tout mal seront jetés en enfer. La terre et le 

ciel fuiront la présence de Dieu, et il ne leur sera plus trouvé de place. 

Cela ressemble à la disparition de la création physique, prophétisée par 

Jésus lorsqu'il a annoncé que le ciel et la terre passeraient, mais ses 

paroles ne passeront jamais (Lc 21:33). 

Au Sinaï, la voix de Dieu ébranla la Terre, et il promit de l'ébranler 

une fois de plus, cette fois aussi bien le ciel que la Terre (Hé 12:26-

28). Cela signifie la suppression de tout ce qui peut être ébranlé, c'est-

à-dire la création entière, afin que seul subsiste ce qui est inébranlable. 

Les justes hériteront d'un royaume inébranlable. Lorsque la Terre et 

les cieux fuiront la présence de Dieu lors du jugement dernier, seule la 

Nouvelle Jérusalem subsistera. C'est un royaume inébranlable, un 

royaume dans un espace-temps différent, où se trouvent le trône de 

Dieu et de l'Agneau, un lieu où il n'y aura plus de malédiction (Ap 

22:3). 

Dans certains versets des Épîtres, le royaume de Dieu fait référence à 

la nature du règne. Le royaume ne se résume pas à la nourriture et à 

la boisson, mais à la justice, à la paix et à la joie dans le Saint-Esprit. 

Ces versets ne signifient pas que le royaume est maintenant présent. 

Rappelons-nous que Jésus utilisait régulièrement cette expression 

pour désigner son règne futur. L'éthique et les qualités de vie dans le 

royaume que nous espérons sont aussi celles auxquelles nous devrions 

aspirer dans l'Église et dans notre vie chrétienne. Sanday et Hedlam 

dans l'International Critical Commentary on Romans (p. 391) disent : 

L'expression (royaume de Dieu) est normalement utilisée chez Paul 



pour désigner ce royaume messianique qui doit être la récompense et 

le but de la vie chrétienne... Elle en vient donc à désigner les principes 

ou les idées sur lesquels ce royaume est fondé, et qui sont déjà exposés 

dans ce monde. 

 

 


