07 Traduit de Anglais vers Francais - www.onlinedoctranslator.com

9. LE ROYAUME DE DIEU EST
LE ROYAUME DU MESSIE

Jesus répondit : Mon royaume n'est pas de ce monde. Si mon
royaume était de ce monde, mes serviteurs auraient combattu
pour que je ne sois pas livré aux Juifs. Pour l'instant, mon
royaume n'est pas d'ici (Jn 18:36).

Baocirieia Tov Og0V

Ces trois mots grecs, habituellement traduits par « royaume de Dieu »,
pourraient €tre traduits différemment, mais aprés avoir examiné 50
traductions anglaises de la Bible, je n'en ai trouvé aucune ou les
traducteurs aient osé trouver une expression plus significative. Mais
ce n'est pas entierement la faute des traductions : je crois que Jésus a
délibérément utilisé une expression énigmatique, car il avait des
ennemis qui n'appréciaient pas ce qu'il voulait communiquer a ses
disciples.Pour connaitre la vérité sur le royaume, nous devons étudier
attentivement les paroles de Jésus. Il dit a ses disciples qu'ils avaient
recu la connaissance des secrets du royaume des cieux, mais que
d'autres non, car a ceux qui ont un peu de foi et d'intelligence,
davantage sera donné, mais a ceux qui n'ont pas cette connaissance, ils
ne comprendront rien (Mt 13:11-12).

La Bible est la parole de Dieu et n'est pas toujours facile a comprendre.
C'est une bibliotheque de 66 livres écrits par de nombreux auteurs sur
plus de 1 500 ans. Elle est la révélation de Dieu a 'humanité sur lui-
méme et son plan pour le monde. Lorsqu'il s'agit de prophétie et d'un
sujet comme le royaume de Dieu, la situation devient trés complexe.
Mais le plus étonnant, c'est qu'avec tous ces auteurs et cette longue
période, la Bible est merveilleusement cohérente. Elle ne se contredit
pas, car toute 1'Ecriture est inspirée de Dieu (2 Ti 3:16).


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

Certains qualifient le royaume de Dieu de métaphore. Or, une
métaphore n'a pas d'application littérale ; il appartient a 1'imagination
et aux autres Ecritures d'en trouver le sens véritable. Le royaume de
Dieu enseigné par Jésus est-il si vague, ou a-t-il une application
littérale ? Le probléme commence lorsque certains tentent d'assimiler
le royaume a I'Eglise ou au ciel, comme cela a souvent été fait par le
passé. Si le royaume existe aujourd'hui, il est certainement imaginaire,
car il n'y a ni roi visible, ni trone terrestre, ni domaine ni royaume
défini. Spiritualiser le royaume de Dieu revient a priver les Ecritures
de leur sens. Jésus nous a enseigné qu'il inaugurerait un royaume
littéral a son retour dans la gloire de son Pére (Mt 19:28, 25:31).

Baorreia est le mot traduit par « royaume ». Son sens premier est
abstrait, signifiant souveraineté ou royauté. Son sens actif est « régne
». Il désigne le pouvoir, la domination ou l'autorit¢ d'une personne
royale, généralement un roi. Un sens secondaire est le territoire
gouverné par un roi ; son domaine, comme dans le Royaume-Uni, qui
est un pays, mais cette signification est rare dans le NT.

000 est le mot pour Dieu au génitif, et dans cette expression, comme
dans la plupart des contextes ou il apparait, il désigne Dieu. Dans la
bouche de Jésus, il désigne Dieu le Pére.

TOV est l'article défini, également au génitif. Il signifie généralement
« du », mais il existe de nombreuses possibilités, notamment « venant
de ».

L'expression complete PBactieio tov Bgov ne fait pas référence au
royaume de Dieu tel qu'il est exprimé dans le Psaume 145, qui parle
de la majesté et de la souveraineté¢ de Dieu. Le royaume de Dieu, tel
qu'enseigné par Jésus, n'est pas le royaume de Dieu ! C'est un royaume
a venir, dont vous et moi pouvons hériter. On ne peut pas en dire autant
de la souveraineté¢ de Dieu. Nous ne pouvons pas devenir Dieu, ni
hériter de son autorité. Le génitif grec est assez complexe. Selon le
contexte, il prend diverses nuances de sens. Le sens général du génitif
est qu'il existe un lien étroit entre les deux mots qu'il relie, en
I'occurrence « royaume » et « Dieu ». Mais quel est ce lien ? Un usage
courant du génitif est d'exprimer « source » ou « origine ». Dans ce
cas, le sens serait « le royaume venant de Dieu ». Jésus est le roi, le
Messie a venir. Il semble donc préférable de penser au « royaume



venant de Dieu » plutdt qu'au « royaume de Dieu ». C'est le royaume
du Messie qui vient, et grace a notre union avec lui, nous en hériterons
un jour.

Notre conception du royaume de Dieu sera grandement éclaircie si
nous le concevons comme le royaume qui vient de Dieu plutét que
comme le royaume qui appartient a Dieu. Cela dit, il est ¢galement
vrai que tout appartient a Dieu, et cela peut parfois étre pertinent.
Certains théologiens distinguent le royaume ou régne universel de
Dieu du royaume ou régne particulier de Dieu. Jésus a toujours utilisé
cette expression dans ce sens particulier. Il ne fait pas référence a la
souveraineté universelle de Dieu. Il est le Messie, il est roi dans le
royaume de Dieu, et le royaume auquel il fait référence est ici sur
Terre, parfois appel¢ le trone de David. Je crois donc que nous sommes
justifiés de traduire « le royaume de Dieu » par « le royaume qui vient
de Dieu », ou simplement « le royaume de Dieu », ou mieux encore
« la royauté de Dieu ». La royauté dont nous parlons est la royauté de
ce monde, que Jésus vient gouverner.

« Tov Bg00v » signifie souvent « venant de Dieu »

Le grec koing, la langue du NT, avait tendance a remplacer le génitif
de la source par un groupe prépositionnel, notamment « ek » suivi d'un
groupe génitif. Mais le génitif d'un nom constituait une exception.
B0V « Dieu » était couramment utilisé comme génitif de source, sans
préposition, car l'un de ses principaux attributs est d'étre la source et
l'origine de tout ce qui existe. Cela signifie que de nombreuses
expressions Ogov du NT ont un sens plus précis lorsqu'elles sont
interprétées comme « venant de Dieu ». Cette variante du génitif est
appelée 1'ablatif, qui indique un éloignement de quelque chose. Dans
les expressions tov 0¢00, le vrai génitif donne le sens de « de Dieu »
(possession), tandis que I'ablatif donne le sens de « de Dieu » (source).
Dans le NT, de nombreuses expressions « de Dieu » font référence aux
attributs de Dieu : miséricorde, grace, amour, grandeur, gloire, colere,
sagesse et volonté ; a ses processus mentaux et a sa communication :
parole, pensée, commandement, promesse ; ou a son peuple : enfants,
fils, serviteurs, héritiers, Eglise, troupeau, anges ; ou & d'autres choses
qui lui sont étroitement associées : son temple, sa maison, sa
montagne, son trone, ou sa bouche, sa main ou son nom. Ce sont tous
des vrais génitifs.



Un examen d'autres expressions « de Dieu » dans le NT illustrera
rapidement leur sens ablatif. Jean-Baptiste attirait I'attention du peuple
sur I'Agneau de Dieu, qui enléve le péché du monde (Jn 1,29). Il ne
regardait pas un agneau appartenant a Dieu. Il regardait Jésus, I'agneau
que Dieu avait offert en sacrifice pour enlever le péché du monde, tout
comme il avait offert un bélier a Abraham pour qu'il le sacrifie a la
place de son fils Isaac (Gn 22:13-14). Jésus est I'agneau que Dieu a
offert, pas son agneau favori.

Jésus a dit a certains chefs juifs qu'ils n'avaient pas I'amour de Dieu en
eux (Jn 5:42). Cet « amour de Dieu » n'est pas l'amour de Dieu. Leon
Morris (Evangile de Jean, p. 332, note 120) dit : Dieu est a la fois
1'Auteur et 1'0Objet de cet amour. L'amour est un don de I'Esprit. Dans
Jean 5:42, il désigne 1'amour que Dieu nous donne, ou notre amour
pour Dieu, mais pas 'amour de Dieu pour nous.

A une autre occasion, Jésus a dit que le pain de Dieu est celui qui
descend du ciel et donne la vie au monde (Jn 6:33). Ce « pain de Dieu
» n'est pas le pain de Dieu lui-méme, c'est le pain donné par Dieu, ou
le pain qui descend de Dieu, Jésus.

Jean dit que certaines autorités juives croyaient en Jésus, mais ne le
confessaient pas, car elles aimaient la louange des hommes plus que la
louange de Dieu (Jn 12:43). Il s'agit également d'une expression « Tov
Beov » (louange de Dieu), correctement traduite comme ablatif : elles
aimaient la louange humaine plus que la louange venant de Dieu, ou
donnée par Dieu.

Romains 10:3 dit que les Juifs ignoraient la justice qui vient de Dieu
et, cherchant a établir leur propre justice, ils ne se sont pas soumis aux
moyens divins pour y parvenir. Paul ne parle pas de la justice de Dieu.
C'est la justice que Dieu nous donne qu'ils ignoraient.

Lorsque Paul nous dit de revétir toute 1’armure de Dieu (Eph 6:11), ce
n’est pas I’armure personnelle de Dieu que nous devons revétir ; c’est
I’armure que Dieu a fournie pour que nous puissions résister au diable,
I’armure de Dieu.

Qu'en est-il de la paix de Dieu (Php 4:7), qui dépasse de loin tout ce
que nous pouvons imaginer ? Evidemment, il ne s'agit pas de la paix
personnelle de Dieu, mais de la paix qu'il nous donne. Cela peut
paraitre évident a bien y réfléchir, mais une traduction plus précise,



comme « la paix que Dieu donne », serait plus pertinente. Cela me
rappelle les paroles de Néhémie au peuple, lorsqu'il dit que la joie du
Seigneur était leur force (N¢é 8:10). C'est la joie du Seigneur, la joie
qu'il nous donne, qui nous donne notre force, et non sa propre joie.

Pour bien comprendre que les expressions « tov gov » ont souvent le
sens ablatif de « venant de Dieu », examinons l'expression « évangile
de Dieu » (1 Th 2:8). S'agit-il d'une bonne nouvelle concernant Dieu,
ou d'une bonne nouvelle venant de Dieu, comme le traduit la Bible ?
Je pense que vous serez d'accord avec cette derniére affirmation.

Ces constructions génitives ne nous enseignent pas que Dieu posséde
I'agneau, I'amour, le pain, l'armure, etc., mais plutot qu'il en est la
source. De méme, le royaume de Dieu est le royaume de Dieu. Cela
pose probléme d'interpréter le royaume de Dieu comme sa propre
royauté, ou son régne universel sur toute la création, car son régne est
éternel. Comment pouvons-nous parler de son aveénement ? En
revanche, si nous interprétons le royaume de Dieu comme « le
royaume de Dieu », nous n'aurons pas ce probléme.

Lorsque le royaume de Dieu viendra, il accomplira de nombreuses
prophéties de 1'Ancien Testament selon lesquelles le Messie est roi.
On ne peut nier que Dieu le Péere est toujours roi, au sens général, mais
ce n'est pas le sens de cette expression.

Cherchant son royaume et sa justice

Dans la déclaration : Le Seigneur a fait connaitre son salut, ce n'est pas
le Seigneur qui est sauvé, c'est le salut qui trouve sa source en lui. Un
autre exemple est : Que ton regne vienne (Mt 6:10). Il ne s'agit pas du
royaume éternel du Pére, mais du régne de son Fils, qu'il établira sur
Sion, sa montagne sainte (Ps 2). Jésus nous demande de prier pour son
retour et son régne sur terre. Alors seulement la volonté de Dieu sera
faite sur terre comme au ciel.

Lors du Sermon sur la montagne, Jésus dit a ses disciples qu'ils
n'avaient pas a se soucier de leur vie et de leurs besoins fondamentaux.
Il leur avait déja dit qu'ils ne pouvaient servir Dieu et les richesses.
Puis il leur dit de chercher d'abord le royaume de Dieu et sa justice, et
tout le reste leur serait fourni (Mt 6:33). Comment chercher le royaume
de Dieu ? Quel est le rapport entre le royaume de Dieu et notre sécurité



économique ? Le royaume messianique étant l'espérance juive, les
auditeurs de Jésus auraient pu mieux comprendre a quoi Jésus faisait
référence. Mais qu'en est-il des non-Juifs ? Comment devons-nous
chercher le royaume ? Paul enseigne un mystere, le fait jusqu'alors
inconnu que chrétiens, non-Juifs et Juifs, sont désormais unis dans la
nouvelle famille de Dieu, héritiers égaux les uns des autres et du
Messie. Nous sommes tous héritiers du royaume que le Messie établira
a son retour, auquel il invitait déja les hommes a participer. Le Messie
et son royaume sont notre espérance, et non une existence céleste
éphémere. Jésus a dit que nous entrons dans le royaume lorsque nous
naissons de nouveau de 1'Esprit de Dieu comme enfants de Dieu. C'est
ce que nous devons rechercher. Ceux qui sont héritiers du royaume
pendant leur vie présente et qui en seront les dirigeants dans les temps
a venir n'ont pas a se soucier des richesses terrestres : elles sont
réservées pour eux au ciel.

Jésus détournait leur attention des soucis vestimentaires, de la
nourriture et de la boisson, et des pensées sur les richesses terrestres
présentes. Il voulait qu'ils se concentrent sur la gloire future et la
sécurité présente. Ils devaient faire confiance a Dieu qui prend soin
d'eux aujourd’hui et suivre Jésus le Messie, et tous ces besoins
fondamentaux seraient satisfaits.

Jésus veut que nous sachions que si nous croyons en lui, nous
partagerons son royaume.Il mentionne a qui appartient le royaume et
ceux qui y seront grands (Mt 5:3, 10, 19-20). Dans ces contextes, le
royaume est la monarchie. Dans un royaume, il y a la classe dirigeante
et le hoi polloi, le peuple. 1l ne s'agit pas ici de donner la premicre
place a Dieu dans sa vie, ni de se préoccuper de 'Eglise, des missions,
de I'évangélisation ou de la volonté de Dieu pour le monde, mais
d'assurer sa place dans la monarchie du Messie.Une fois que vous
saurez que vous faites partie de la famille royale, vous aurez la
certitude d'étre pris en charge. Le Messie ne régne pas encore, mais
ceux qui sont nés d'en haut peuvent désormais savoir qu'ils sont
cohéritiers du Christ et qu'ils régneront avec lui.

Jésus voyageait préchant la bonne nouvelle du royaume, qu'il
mentionne 54 fois dans le seul Evangile de Matthieu. Il parlait a ses
disciples de l'entrée dans le royaume et de son héritage. Il était le
Messie, qui serait un jour roi. Ceux qui le suivraient hériteraient de la



Terre ! Son commandement a ses disciples juifs, et a nous tous, est
donc de découvrir la vérité sur le Messie et son royaume, de 'accepter
et d'en faire le centre de nos vies. C'est une fagon plus précise de parler
du salut. Jésus est né pour étre « roi des Juifs ». Il enseignait, guérissait,
sauvait des gens et accomplissait des miracles, mais le plus important
était que ses disciples comprennent qu'il était le Messie. Nous devons
comprendre que lui seul est celui qui nous rend justes aux yeux de
Dieu et qu'il donne a ceux qui croient en lui le droit d'étre appelés
enfants de Dieu. Cherchez et trouvez le royaume et obtenez tout. Cela
n'a rien a voir avec le fait d'aider Dieu a gouverner 1'univers.

Un passage paralléle a Matthieu 6:33 est Luc 12:31, et il est suivi par
les paroles selon lesquelles le petit troupeau de Jésus ne devrait pas
avoir peur parce que leur Pére a été heureux de leur donner le royaume
(Lc 12:32). Lorsqu'une personne nait de nouveau, elle entre dans le
royaume de Dieu. Elle n'entre pas dans une zone géographique ou un
régne ; elle entre dans la monarchie, ou royauté, du Messie et devient
cohéritier avec lui ! Jésus a dit que nous devrions rechercher cette
dignité. Ceux qui ont la foi et sont nés de nouveau y entrent. Ils
jouissent immédiatement de la dignité de ce statut merveilleux, et au
retour de Jésus, ils hériteront du gouvernement du royaume du Messie
et gouverneront le monde avec Christ. Lorsqu'ils accédent a la
monarchie, l'autorité royale leur est conférée. Jésus voulait que ses
disciples sachent qu'un avenir glorieux les attendait. Le Pére était
heureux de le leur donner. Il était donc irrationnel pour eux de se
soucier des besoins terrestres comme les vétements et la nourriture. Le
royaume a venir du Messie devrait étre notre priorité. Par la grace de
Dieu, nous serons des rois. Nous sommes ses enfants ! Si cela est vrai,
ne prendra-t-il pas soin de nos besoins présents ? Paul dit que ceux que
Dieu a prédestinés, il les a aussi appelés ; et ceux qu’il a appelés, il les
a aussi justifiés ; et ceux qu’il a justifiés, il les a aussi glorifiés
(Romains 8:30). Jésus appelle les gens du monde entier a se joindre a
lui dans cette position hautement exaltée, la monarchie messianique,
qui est notre glorification.La réponse a tous nos besoins est de trouver
le royaume et la justice qui viennent de Dieu. Le Messie revient, et le
plus grand destin que ’homme puisse expérimenter est d’étre rendu
juste aux yeux de Dieu, de partager son caractere divin et de jouir de
la vie éternelle dans le royaume messianique.



La justice de Dieu

Dans Matthieu 6:33, Dieu est a 1'origine du royaume et la source de
notre justice. Il ne nous est pas demandé de rechercher la justice
personnelle de Dieu, ni de vivre dans la justice (LSG), mais de
rechercher la justice que Dieu nous offre par la foi en Christ. Il ne nous
est pas demandé de rechercher le royaume de Dieu, mais plutot le roi
lui-méme, car en trouvant Christ, nous héritons a la fois de son
royaume et de la justice qui vient par la foi. Notre thése est que le «
royaume de Dieu », tel que préché par Jésus, désigne généralement la
royaut¢é du Messie, et non la souverainet¢ de Dieu. Ainsi, le
commandement de rechercher le royaume de Dieu doit concerner le
Messie. Jésus a dit aux gens de ne pas s'inquiéter, mais plutdt de faire
confiance a Dieu pour leurs besoins. La réponse a tous nos besoins
réside dans la recherche du royaume et de la justice qui viennent de
Dieu. Les royaumes terrestres engendrent oppression et pauvreté, mais
le royaume du Messie est le domaine ou nous trouvons la paix avec
Dieu, le salut, la vie éternelle et un avenir royal. Nous aurons tout ce
dont nous avons besoin. Il sera notre suffisance. Il n'y aura plus ni
douleur, ni maladie, ni chagrin, ni mort.

Martin Luther a trouvé la paix avec Dieu en découvrant cette justice
en lisant Romains 1:17. Dans I'Evangile, la justice de Dieu se révéle
entierement par la foi, comme il est écrit : le juste vivra par la foi. Il
comprenait que la justice de Dieu n'est pas celle qui le rend juste ; c'est
la justice que Dieu impute aux hommes en raison de leur foi. Il
comprenait que notre justice devant Dieu n'était pas le fruit de bonnes
ceuvres, mais un don de Dieu. C'est pourquoi Paul dit aux Ephésiens
que c'est par la grace qu'ils avaient été sauvés, par le moyen de la foi.
Elle ne venait pas d'eux ; c'était le don de Dieu. Elle n'était pas le fruit
de leurs ceuvres, afin que personne ne puisse se glorifier (Eph 2:8-
9).Rechercher la justice de Dieu, c'est rechercher la justice qui vient
de Dieu, comme Paul I'a souligné a propos des croyances juives. Il a
dit qu'ils ignoraient la justice qui vient de Dieu et cherchaient a établir
leur propre justice. Ils ne s'étaient pas soumis aux moyens divins pour
atteindre la justice (Rm 10:3).

Comprendre le terme « royaume » comme « royauté » ou « regne »
permet de savoir si le royaume de Dieu a déja été inauguré ou non,
comme certains le prétendent. Le régne du Messie sur terre est futur,



mais partager sa royauté est une réalité présente. Nous sommes « en
Christ » et partageons son statut. Nous sommes « sauvés » et « guéris
». Nous avons ¢été réconciliés avec Dieu. Nous avons trouvé la justice
qui vient de Dieu, celle qu'il impute a ceux qui se confient en lui. Mais
nous ne régnons pas encore. Au contraire, nous sommes affligés de
toutes maniéres, mais non écrasés ; perplexes, mais non désespérés ;
persécutés, mais non abandonnés.

Les deux trones divins

Le jour de la Pentecdte, Pierre précha que Dieu avait ressuscité Jésus
et qu'il avait été ¢levé a sa droite. Nous pouvons affirmer avec
certitude que Jésus est sur ce trone. Cependant, cela signifie
simplement que le Fils de Dieu était de retour 1a ou il était auparavant,
partageant le trone et la souveraineté de Dieu, mais désormais en tant
qu'homme-Dieu. Le trone de Dieu n'est pas le trone de David, qui est
celui du Messie.

A son retour, Dieu lui donnera le tréne de son ancétre David. Il régnera
sur la maison de Jacob pour toujours, et son régne n'aura pas de fin (Lc
1:32-33). Le Seigneur a juré a David, un serment ferme dont il ne se
dérobera pas. Il a dit qu'il placerait I'un de ses descendants sur son
trone (Ps 132:11, Ac 2:30). Isaie a prédit qu'un enfant naitrait en Israél,
qui régnerait sur le trone de David et sur son royaume, 1'établissant et
le soutenant des lors et pour toujours (Es 9:7). Jérémie a dit que le
Seigneur susciterait pour David un germe juste, un roi qui régnerait
avec sagesse et pratiquerait la justice et la droiture dans le pays (J¢é 23,
5). Ezéchiel a prophétisé que le serviteur du Seigneur, David, serait roi
sur Israél et qu'ils auraient tous un seul berger (Ez 37:24). Zacharie, le
pére de Jean-Baptiste, prophétisa que par Jésus, Dieu sauverait Isra€l
de ses ennemis, afin qu'ils puissent le servir sans crainte. A ce jour, ces
prophéties ne se sont pas réalisées et ne le seront pas avant la venue
du Messie.

Lorsque Jésus monta au ciel, il s'assit a la droite de son Pere. Il siégea
sur le trone de la souveraineté universelle de Dieu, car il était Dieu le
Fils. A la fin du livre de I’ Apocalypse, nous retrouvons ce méme trone
de Dieu et de I’ Agneau dans la Nouvelle Jérusalem qui descend du ciel
sur Terre.



Dans la quatriéme et derniére vision d'Ezéchiel concernant un futur
royaume millénaire, il vit la gloire du Seigneur venir de 1'Orient,
pénétrer dans le temple de Jérusalem et le remplir. Une voix venue du
temple annonga a Ezéchiel que c'était 1a son trone et la place de la
plante de ses pieds, ou il résiderait pour toujours parmi son peuple
Israél (Ez 43:6-7). Lorsque le Messie reviendra, il gouvernera le
monde depuis le temple de la Jérusalem terrestre. Esaie a annoncé que
le Seigneur créerait sur tout le mont Sion et sur ceux qui s'y
rassemblent un nuage de fumée le jour et une lueur de feu flamboyant
la nuit, et qu'au-dessus de toute cette gloire serait dressé un dais (Es
4:5). Le contexte suggere qu'il s'agit de la manifestation visible de la
Nouvelle Jérusalem qui descendra du ciel. La Jérusalem terrestre et la
Nouvelle Jérusalem doivent étre considérées comme une seule et
méme chose, mais elles pourraient étre de dimensions différentes.

Dieu a dit que son serviteur David (le Messie) serait roi d'Israél pour
toujours (Ez 37:24). 1l placera son sanctuaire au milieu d'eux et sa
demeure sera avec eux. Il sera leur Dieu et ils seront son peuple. Alors
les nations reconnaitront que le Seigneur sanctifie Isra€l, qu'il le rend
saint.

Toutes les nations viendront adorer le Seigneur a Jérusalem (Es 66:22-
23, J¢é 3:17).Le Pere a dit qu'il ferait des nations 1'héritage de son Fils,
et des extrémités de la terre sa possession. Le Messie les gouvernera
avec un sceptre de fer et les réduira en miettes comme des poteries.
C'est a ce royaume terrestre que Jésus faisait constamment référence
lorsqu'il évoquait le royaume de Dieu dans un contexte futur. Ne
confondez pas les deux royaumes, et vous n'aurez pas besoin de
qualifier le royaume de Dieu de « réalisé », « inauguré » ou «
consommeé ». Jésus n'a pas encore commenceé son regne messianique.
Nous ne devrions pas étre si obnubilés par I'eschatologie qu'elle n'ait
plus aucune pertinence terrestre.

Le royaume n'a pas encore commencé

Voici six raisons de croire que le royaume de Dieu n’est pas encore
présent :

1. Jésus est désormais assis sur le trone de Dieu, et non sur celui de
David. Ce n'est que lorsqu'il sera assis sur le trone de David, ici sur
Terre, que nous pourrons dire que le royaume du Messie est arrivé.



. Les versets qui parlent de la proximité ou de l'avénement du
royaume font référence a la présence de Jésus dans le monde, et non
a son royaume. Voir la section sur la métonymie ci-dessous.

. La demande « Que ton régne vienne » dans le Notre Pére est une
requéte pour le retour de Jésus comme Messie, car c'est seulement
alors que le royaume sera établi et que la volonté de Dieu sera faite
sur la terre comme au ciel. Cette demande est eschatologique. Elle
est a l'aoriste, suggérant un événement unique, comme l'arrivée du
Messie, et non une série d'événements, comme 1'évangélisation du
monde.

. Les passages qui évoquent I'éthique du régne messianique ou notre
statut en son sein sont intemporels. Le fait que Dieu nous ait
délivrés du pouvoir des ténebres et nous ait introduits dans la
monarchie de son Fils bien-aimé (Col 1:13) implique seulement que
le royaume a venir et notre statut royal en son sein sont certains.

. C'est a son retour et durant le régne messianique que les ennemis
du Messie seront vaincus, et non durant I'ére présente. Le Pére lui
a dit de rester assis jusqu'a ce que le temps soit venu (Ps 110:1).
Alors, il attend (Hé 10:13). Jean décrit notre situation actuelle
comme une situation ou nous savons que nous sommes nés de Dieu,
tandis que le monde entier est sous la domination du Malin (1 Jn
5:19).

Nulle part dans le NT il n'est affirmé que Jésus régne actuellement.
De nombreux versets font référence a son statut et a son autorité (en
tant que Dieu), mais pas a sa domination sur la Terre. Pourtant, il
n'est pas inactif. Il siége sur le trone du Pere et maintient 1'unité de
toutes choses par sa parole puissante (Hé 1:3). Il intercede pour
nous en tant que prétre et batit son Eglise par la proclamation de
I'Evangile a toutes les nations. Mais l'apocalypse est encore a venir.
Un jour, le Messie sera révélé au monde. C’est a ce moment que
nous pourrons dire que le royaume du monde est devenu celui de
notre Seigneur et de son Messie. C’est a ce moment que le royaume
de Dieu sera établi sur la Terre. C’est a ce moment que les saints
régneront sur la Terre (Ap 5:10).



L'évangile du royaume

Une véritable compréhension du royaume de Dieu éclaire une grande
partie de I'enseignement du NT. L'Evangile (la bonne nouvelle) préché
par Jésus était différent de celui préché par Paul. Paul disait qu'il
n'avait pas honte de 1'Evangile, car il était la puissance de Dieu pour le
salut de tous ceux qui croient. Il s'agissait de la foi en Jésus et du
pardon des péchés. Mais Jésus préchait avant la croix et il annongait
'Evangile du royaume de Dieu. Sa bonne nouvelle était que le roi, le
Messie attendu, était arrivé (Mc 1:15).

L'Evangile, tel que préché a l'origine par Jésus, avait la connotation
d'une bonne nouvelle venue de Dieu. Dans l'esprit de son auditoire
juif, cette « bonne nouvelle » signifiait la venue du Messie pour régner
(Es 40:9-10) et le salut d'Israél (Es 52:7). Jésus cita Esaie 61,1 et
I'appliqua a lui-méme, affirmant que I'Esprit du Seigneur reposait sur
lui parce que le Seigneur l'avait désigné pour annoncer la bonne
nouvelle aux pauvres. Puis il leur annonga (Lc 4:21) que 1'Ecriture
s'était accomplie telle qu'ils I'entendaient. La bonne nouvelle était que
le Messie était arrivé. Il n'était pas encore temps de parler de la croix,
que nous associons habituellement a I'Evangile. L'expression
« évangile du royaume » apparait sept fois dans le NT. C'était I'essence
méme du message de Jésus. Il parcourut la Galilée, enseignant dans
les synagogues et proclamant I'Evangile du royaume (Mt 4:23).
S'adressant un jour aux pharisiens, il leur dit que la Loi et les prophétes
existaient jusqu'a Jean, mais que depuis lors, la bonne nouvelle du
royaume de Dieu était proclamée et que tous ceux qui y entraient
étaient attaqués (Lc 16:16 ISV).

Le royaume du Messie était la bonne nouvelle préchée par Jésus ;
c'était 'Evangile ! Durant la semaine précédant la crucifixion, Jésus
parla de I'évangélisation mondiale dans un avenir lointain, et il
continua a parler de I'Evangile du royaume, disant : « Cette bonne
nouvelle du royaume sera préchée dans le monde entier, pour servir de
témoignage a toutes les nations. Alors viendra la fin » (Mt 24:14).

Comme 1'Evangile du salut par la foi promet I'entrée dans le royaume,
les deux Evangiles ne font plus qu'un. Lorsque Philippe se rendit en
Samarie, il annonca aux gens le Messie (Ac 8:5). Les foules
'écouterent attentivement, crurent et furent baptisées, tandis qu'il
proclamait la Bonne Nouvelle du royaume de Dieu et du nom de Jésus



le Messie (Actes 8:12). Il ne leur parlait pas de 'Eglise ou du ciel, mais
du Messie, qui reviendrait un jour régner sur terre avec les saints.

Les bienfaits de 1'évangile

Dans I'épitre aux Romains, aprés avoir donné son traité sur le salut et
la réconciliation avec Dieu, Paul parle des bienfaits de 1'Evangile. Il
affirme qu'il n'y a désormais plus de condamnation pour ceux qui sont
en union avec le Messie Jésus (Rm 8:1). En tant que croyants en Jésus,
leurs péchés sont pardonnés. Plus loin dans le chapitre, il précise que,
désormais enfants de Dieu, ils sont aussi héritiers, héritiers de Dieu et
cohéritiers du Messie. Ils seront glorifiés avec lui. Paul considére que
les souffrances présentes ne valent rien face a la gloire future. Méme
la création attend avec impatience la révélation des enfants de Dieu
(Rm 8:17-19). La gloire que nous partagerons avec le Messie est
d'abord la résurrection, puis notre installation dans la ville sainte avec
Dieu (Ap 21:2-4), suivie de la gloire de régner dans son royaume
terrestre. C'est ainsi que les enfants de Dieu seront révélés a toute la
création dans leurs corps ressuscités. Dans ces corps immortels, ils
seront facilement reconnus comme les enfants adoptifs de Dieu. La
création ne sera ni ressuscitée ni glorifiée, mais elle sera libérée de
l'esclavage corrupteur afin de partager la liberté et la gloire des enfants
de Dieu (Rm 8:21-23). Comme l'a dit Luther, la créature sert
maintenant les méchants a son propre détriment, mais ensuite, délivrée
de la corruption, elle servira les enfants de Dieu dans la gloire. Nous
sommes certains de jouir des merveilles de toute la création de Dieu
au cours du millénaire.

La comparaison entre 1 Corinthiens 15:23 et Apocalypse 20:4-6 nous
montre que la résurrection des justes, appelée la premiere résurrection,
aura lieu lors du second avénement de Jésus, mille ans avant qu'il ne
remette le royaume au Pere (1 Co 15:24). Le millénium marquera
l'inversion des ravages de la malédiction sur ce monde. Le trone du
Messie sera a Jérusalem, et la terre entiere sera son royaume glorieux.
La féte messianique symbolisera la pleine jouissance des bénédictions
dans ce royaume parfait. Durant ces mille ans, tous les ennemis et les
vestiges de la malédiction seront anéantis ; le dernier a étre éliminé
sera la mort (1 Co 15:26, Es 25:6-8).



Les nouveaux cieux et la nouvelle terre prophétisés dans Esaie 65:17-
25 décrivent le millénium, le seul monde futur connu des prophétes.
Isaie a dit que celui qui mourra a cent ans sera considéré comme un
jeune homme (65:20). Les gens construiront des maisons et y
habiteront (65:21), et ils ne travailleront pas en vain ni n'auront
d'enfants voués au malheur (65:23). Apocalypse 21:1 s'interpréte
mieux comme le bref apergu de Jean sur le millénium, tandis que 21:2
a 22:5 sont une description symbolique de I'épouse du Christ, les
habitants de la Nouvelle Jérusalem, 1'Eglise glorifiée a la seconde
venue et qui régnera avec le Messie pendant le millénium. La vision
d'Isaie du millénium est décrite par Jésus comme le nouvel age ou le
nouveau monde, une €époque ou le Messie siégera sur son trone
glorieux et ou ses disciples régneront avec lui (Mt 19:28). Les apdtres
'appelaient le temps ou Jésus restaurerait le royaume d'Israél (Ac 1:6)
et le temps de la restauration universelle (Ac 3:21). Paul l'appelait le
temps ou la création serait libérée de I'esclavage corrupteur, lorsque
les enfants de Dieu seraient révélés (Rm 8:19-20). Lorsque Jésus
annonga que les doux hériteraient de la Terre (Mt 5:5), il parlait de la
Terre actuelle, et non d'une autre planéte dont ses auditeurs ignoraient
I'existence. De méme, lorsque les anciens et les étres vivants
déclarerent que I'Agneau avait fait des saints un royaume et des prétres
pour leur Dieu et qu'ils régneraient sur la Terre (Ap 5:10), ils faisaient
référence a cette Terre.

Les miracles et le royaume de Dieu

Plusieurs passages indiquent que le but des miracles était d'aider les
gens a croire que Jésus était le Messie. Apres que Jésus eut guéri
I'homme possédé par un démon, aveugle et muet, la foule fut stupéfaite
et se demanda s'il était le Fils de David (Mt 12:23). Une guérison
similaire provoqua des cris de joie : « Jamais rien de pareil ne s'était
vu en Israél » (Mt 9:33).

Jésus affirmait que ses exorcismes étaient la preuve de sa messianité.
Il disait que s'il chassait les démons par I'Esprit de Dieu, alors le
royaume de Dieu (le Messie lui-méme) était venu a eux (Mt 12:28). 11
semble que Jésus ait utilisé¢ son ministere de guérison pour encourager
la foi en lui-méme comme Messie, alors qu'il parcourait la Galilée,
enseignant dans les synagogues, proclamant I'Evangile du royaume et
guérissant toute maladie et toute infirmité (Mt 4:23).



L'apotre Jean a également souligné le lien entre le ministére de
guérison de Jésus et la foi en son Evangile. Il changea I'eau en vin et
révéla sa gloire, et ses disciples crurent en lui (Jn 2:11). Voyant les
signes qu'il accomplissait, le peuple disait que c'était le prophéte qui
devait venir dans le monde (Jn 6:14). Quand le Messie viendra, il
n'accomplira pas plus de signes que celui-ci (Jn 7:31). Lorsque Lazare
tomba malade, Jésus dit que sa maladie ne se terminerait pas par la
mort, mais pour la gloire de Dieu, afin que le Fils de Dieu soit glorifié
par elle (Jn 11:4). Alors, de nombreux Juifs, venus avec Marie et ayant
observé ce que Jésus faisait, crurent en lui (Jn 11:45). C'est a cause de
Lazare que tant de Juifs abandonnérent la foi en Jésus (Jn 12:11). Dans
un résumé du ministére de Jésus, Jean dit que Jésus a accompli de
nombreux autres signes en présence de ses disciples qui n'ont pas été
enregistrés, mais ceux-ci ont été enregistrés afin que ses lecteurs
puissent croire que Jésus est le Messie, le Fils de Dieu (Jn 20:30-31).

Luc établit le méme lien dans le livre des Actes. Lorsque Pierre précha
aux amis de Corneille, il expliqua que Dieu avait envoy¢ la bonne
nouvelle de la paix par Jésus le Messie. Il avait oint Jésus de Nazareth
du Saint-Esprit et de puissance, et, comme Dieu était avec lui, il allait
de lieu en lieu faisant du bien et guérissant tous ceux qui étaient sous
I'empire du diable (Ac 10:36-38).

Différentes nuances du royaume

Lorsque l'apotre Pierre parle de la destruction du monde présent a la
venue du Messie, il dit : « Les cieux et la terre d'a présent sont gardés
pour le feu, en vue du jugement et de la destruction des impies » (2 Pi
3:7). 1l parle du Jour du Seigneur, ou un grand tremblement de terre
détruira les villes du monde, la destruction du monde par le feu et la
destruction des armées a Harmaguédon. Lorsqu'il dit que les cieux
disparaitront avec fracas et que les éléments seront détruits par le feu,
cela évoque la fin du monde, mais si I'on compare cela a l'ouverture
du sixiéme sceau, on retrouve un langage similaire. Il y est dit que le
ciel s'est retiré comme un livre qui se roule (Ap 6:14), mais au verset
suivant, on trouve des gens cachés dans des grottes ; il ne s'agit donc
pas de l'anéantissement de la plancte. Aprés avoir parlé de la
destruction du monde par le feu, Pierre dit que, conformément a sa
promesse (Es 65:17), nous attendons un ciel et une terre renouvelés,



ou la justice réside (2 Pi 3:13). C'est le méme monde, mais un monde
juste.

Dans ce contexte futur, le ciel et la terre renouvelés ne sont rien d'autre
que le royaume de Dieu, le régne millénaire du Messie apres la
seconde venue. Ce royaume messianique est établi par Dieu, avec le
Messie, Jésus, comme roi. Le Messie régnera sur la terre pendant mille
ans, soumettant ses ennemis, les méchants et les sans-loi, humains et
démoniaques (1 Co 15:24-25, Ap 20:4-5). Il transformera le ciel et la
terre, comme l'avait prophétisé Isaie. Les choses passées ne seront plus
rappelées ni évoquées. Il transformera Jérusalem en délice et son
peuple en joie (Es 65:17-18).

Le royaume du Messie sur Terre prendra fin avec le jugement dernier
(Ap 20:11-15). La mort et tout mal seront jetés en enfer. La terre et le
ciel fuiront la présence de Dieu, et il ne leur sera plus trouvé de place.
Celaressemble a la disparition de la création physique, prophétisée par
Jésus lorsqu'il a annoncé que le ciel et la terre passeraient, mais ses
paroles ne passeront jamais (Lc 21:33).

Au Sinai, la voix de Dieu ébranla la Terre, et il promit de I'ébranler
une fois de plus, cette fois aussi bien le ciel que la Terre (Hé 12:26-
28). Cela signifie la suppression de tout ce qui peut étre ébranlé, c'est-
a-dire la création enticre, afin que seul subsiste ce qui est inébranlable.
Les justes hériteront d'un royaume inébranlable. Lorsque la Terre et
les cieux fuiront la présence de Dieu lors du jugement dernier, seule la
Nouvelle Jérusalem subsistera. C'est un royaume inébranlable, un
royaume dans un espace-temps différent, ou se trouvent le trone de
Dieu et de I'Agneau, un lieu ou il n'y aura plus de malédiction (Ap
22:3).

Dans certains versets des Epitres, le royaume de Dieu fait référence a
la nature du régne. Le royaume ne se résume pas a la nourriture et a
la boisson, mais a la justice, a la paix et a la joie dans le Saint-Esprit.
Ces versets ne signifient pas que le royaume est maintenant présent.
Rappelons-nous que Jésus utilisait réguliérement cette expression
pour désigner son régne futur. L'éthique et les qualités de vie dans le
royaume que nous espérons sont aussi celles auxquelles nous devrions
aspirer dans 1'Eglise et dans notre vie chrétienne. Sanday et Hedlam
dans I'International Critical Commentary on Romans (p. 391) disent :
L'expression (royaume de Dieu) est normalement utilisée chez Paul



pour désigner ce royaume messianique qui doit étre la récompense et
le but de la vie chrétienne... Elle en vient donc a désigner les principes
ou les idées sur lesquels ce royaume est fond¢, et qui sont déja exposés
dans ce monde.



